
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

به آیه مبارکه )الا ما ذکیتم( و عرض کردیم معانی مختلفی را بر حسب لغت راجع به بحث  به تعرض  در اصالت عدم تذکیه منجر شد 

 اش به معنای کمال باشد؛ تمامش بکنید، ذکیتم، آن که تمام بکنید. برای ذکات به کار برده شده که شاید به ادعای قرطبی اصل اساسی

یا خوشبو بشود، یا ذبح بشود، ما ذکیتم ذبحش بکنید. یا اینکه پاکش بکنید ما ذکیتم. چهار تا احتمال هست. از  عرض کردیم که مثلا 

به معنای تمام است. لکن خود ایشان خب بعضی از استعمالاتی که بعدش شده کلمات مثل قرطبی در می آید مطلب که در اصل لغت 

 ذکات الارض یسحها، به معنای طهارت است.

دهم، البته احتمالا احتیاج به شواهد بیشتری دارد. بعید نیست این لفظ در کتب یهود مخصوصا همین  عرض کنم که خود من احتمال می

و تلموت و اینها به کار برده شده. چون عرض کردیم در اصطلاحات اهل مکه به کار برده نشده. در آیات مکیه به کار برده نشده، در  میشنا 

دانیم، چون اهل به اصطلاح در میان ادیان، یهود هم دارای ذبح خاصی هستند. اصولا غیر از این که حالا  آیه مدنیه یک مورد. و بعید می

دانند و حلال  شان باید ذبح بکند. اصلا ذبحی که آنها به اصطلاح مذکی میکیفیت خاصی در ذبح دارند، خصوص خاخام یا آن عالم دینی

دانند، آن چیزی است که به اصطلاح عالم دینی انجام بدهد. منحصر به شخص عالم دینی است. مثل اینکه آن عالم دینی هم با صفاتی  می

 درجه چیز خاصی است. یک وقت دیدم حالا دقیقا در ذهنم نیست. 01:48دارد؛ به اصطلاح 

دارای   لذا احتمال که من اخیرا به ذهنم آمده که شاید این اصطلاح اصولا از اهل کتاب گرفته شده. عرض کردیم کرارا و مرارا مشرکین 

یک چیزی که ضوابط دینی محدود باشد، نبودند. یک مقدار اعمال را داشتند مثل نماز و حج و...؛ روزه هم مشرکین نداشتند. روزه در مکه 

ی آیات مکی هم تعبیر صوم به کار برده نشده. الا همان چیست آیه مبارکه )لا اکلم الناس ثلاثة ایام الا صوما( آن صوم به معنی نبود، لذا تو

اینها در آیات مدنیه است. اصولا در آیات مکیه ما از این عبادات اسلامی، صلات را  امساک از کلام. اما صوم به معنای امساک از طعام و 

یم، زکات ر  یم. اما مثل صوم را دار یم. نذور و حج، اینها که لوازم حج بوده اینها را هم دار یم. ولیوفوا نذروهم را هم دار یم، حج هم دار ا دار

یم این که الان محل کلام است. یم. تذکیه هم ندار  ما در آیات مکی ندار



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

یم. آن که در مکه سراغ داریم  و در مکه عرض کردیم مختصری اهل کتاب مسیحی بودند، یهودی   یم. مجوس هم سراغ ندار ما سراغ ندار

شان ظاهرا مشرک بودند. یک اصطلاح دیانتی در مکه رایج نبوده است. این  شان همهیک عدد محدودی از اهل مسیحی بودند و لکن بقیه

یاد داشته به خاطر اینکه یهود در آنجا فراوان بودند. مضافا به اینکه اصولا مشرکین مدینه همین اوس  و اصطلاحات دیانتی در مدینه رواج ز

دانشمند به اصطلاح  به یهود به چشم عالم، اهل کتاب،  اینها،  به آنها میخزرج و  اندیشمند؛ مثلا  گفتند اهل کتاب، چون خودشان  ما، 

تا منطقه معروف مدینه هم دست اینها بود؛ بنی   جاهل بودند، اهل کتاب و عالم فقط یهود بود در اصطلاحشان. و خب سه تا عشیره سه 

به اصطلاح حتی یک مقدار معلوم می بنی قینقاع. و  بنی نضیر و  یظه و  دانم علوم شود از مراجعات به نحو طب و سحر و کهانت و نمیقر

)ع( بوده و ملکه هاروت و الی آخره؛ یک غیب و ادعای اینکه ما مثلا علوم انبیاء پیش ماست و مثلا اسرار مگوی که پیش حضرت سلیمان

دادند. و اضافه بر آن این مسئله تذکیه پیش آنها موجود بود. الان هم هست، الان هم یهود آن یهود متدین، ای را به اینها نسبت میمجموعه

 خورند. محدود به آن است.هایشان نه. آن یهود متدین ذبیحه غیر یهودی که غیر خاخام به اصطلاح آن را کشته باشد نمیحالا بی دین

اش هست، آن طور که من این احتمال من به زعم خودم احتیاج به شواهد بیشتری دارد. نشد مراجعه کنم. چون کتاب میشنا متن فارسی

اینهاست. شاید این اصطلاح در آنجا آمده. شاید هم در  تا کتاب است. ظاهرا ششمش در باب طهارات و  شنیدم شش باب است، شش 

دهم از اینکه این تعبیر در آنجا آمده و از اینکه یهود در مدینه متعارفشان بوده و گوشتی تورات باشد. الان من حضور ذهن ندارم. احتمال می

یده باشد. دقت میرا مذکی و حلال و پاک می  خواهم بگویم.این انعقاد عرف را میکنید؟ دانستند که خاخام سر بر

به هر حال آنچه که ما الان میاحتمال می دانیم که مسئله تذکیه در دانیم، من حیث المجموع، خیلی بعید میدهم که اصل این مطلب، 

سال دهم، که در همین آیه آمده مطرح شده باشد. یک مطلب دیگری را هم در خلال این مطلب عرض بکنیم. این نحوه کاری که ما الان  

 کنم.خواستم اینجا وارد بشوم. فقط اشاره میتری دارد. حالا من نمیکنیم که مثلا آیه در سال دهم، این مشکل کلیعرض می

یخی استفاده می شود که فلان آیه  کنیم که این سوره مائده قبلا هم بوده، نه اینکه نبوده. یعنی استفاده میاز بعضی از روایات و شواهد تار

سال دوم آمده، فلان آیه سال ششم آمد، سال پنجم آمد، سال هفتم آمد، احساس انسان این است که این آیات بوده. حتی این سوره شاید 

کردند. و گاهی ممکن است یکی دو تا مثلا آیه را پیغمبر)ص( فرمودند این را در سوره فلان قرار بده. و کامل هم بوده و مسلمین تلاوت می

تعالی این به عنوان اینکه مثلا جبرئیل در بعید هم نیست اصلا کلا کامل بوده، جنبه کمالش داشته. خیلی از سور. این که می گوید نزل قوله 

ای که قبلا جزو سوره بوده، اینجا آورده برای حضرت. ظاهرش احتمال دارد که یک نحوه تطبیق باشد. اینکه مثلا بگوییم  آن مناسبت آن آیه



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

و الا انصافا وقتی انسان یک تأمل تازه  بنابر مشهور است،  کند، یک مطالب ای مینزول این آیات در سال ده بوده، همین ترتیبی که حالا، 

کند. نه درهمه روایات، در بعضی از روایات. این در بعضی از روایات که به نظر ما قطعی است کاملا واضح است، دیگری را احساس می

یق م ابن السبیل، در دو آیه نازل شده که هر دو در مکه هستند. با اینکه روایات فراوان است. طر المسکین و  ا مثلا و آتی ذی القربی حقه و 

یق اهل سنت مس آنها هم روایات فراوانی دارند. روایات دارند که آتی ذی القربی بالخصوص بعد  لم و قطعی نیست، اما  که مسلم است، طر

،  30از قضیه فدک نازل شد که بعد از فتح خیبر است. پیغمبر)ص( بعد از فتح خیبر اهالی فدک، فدک جزو خیبر نیست، جداست. حدود  

با خیبر فاصله داشته است.   40کیلومتر،    35 دارد که نزل جبرئیل فقال اتی ذی القربی آیند و تسلیم میآنها میکیلومتر  کنند خودشان را. و 

حضرت زهرا)س(. به ذهن می پیغمبر)ص( فرمود کیست، فرمودند که فدک را به  بودند و تلاوت هم حقه،  این آیات نازل شده  آید که 

یا تنفیذ نهایی باشد. این احتمال هست. البته عرض کردیم این بحثی است شدند. این که نزل، این نزولمی ها، احتمالا یک نحوه تطبیق و 

خواهم. و حتی آیات؛  مربوط به علوم قرآن؛ انسان از مجموعه آیات بعضی از آیات، غرض احساس این طور دارد. روایات، معذرت می

اینها بوده. این طور نبوده که اینها نبوده. آن زمان اول هجرت اینها بوده. شاید در مکه هم اینها بوده،  تلاوت  احساس این طور دارد که مثلا 

یجا به سبب نزول که در این مناسبت این آیه را جبرئیل آورد، در حقیقت یک نوع تطبیق کردند. اما آن وضوح و روشنیمی اش بعدها تدر

 است. نه نزول ابتدایی نه تأسیس.

کیدی یا تنفیذی شده، خب اگر این مطلب باشد معلوم می شود که این آیه مثلا قبلا هم بوده، حالا سال دهم دو مرتبه نزول به اصطلاح تأ

ای است راجع به  شویم. چون این یک بحث جداگانهخواستم عرض کنم که وارد این بحث فعلا نمیو الا قبلا هم بوده. حالا غرضم می

انصافا حس می هایی که در نزول قرآن وارد  ها مخصوصا نزول قرآن و کتابکنم که مثلا شاید از قرن دوم سوم، ذهنیتکیفیت نزول قرآن. و 

یم. این معنایی که الان در ذهن ماست. من الان اینجا  شده، اینها ذهنیت را عوض کرده از مجموع آیات و روایات، غیر از این معنا در می آور

اینکه خیال  اش باید در بحثاشاره اجمالی کردم، تفصیلی های علوم قرآن بشود. و شواهد روایات و آیاتی که موید این مطلب است. مثلا 

نه سوره بقره بوده، لکن آن مواردی که تنفیذ شده، توی مدینه به مناسبت هایی دو مرتبه جبرئیل برای حضرت آوردند، تنفیذ بکنیم سوره بقره، 

به این می به اصطلاح یک مقداری بعدها علمای اسلامی یکی یکی این موضوع را تأسیسی  آید؛ یعنی به ذهن میشده. ذهن بیشتر  آید که 

 گرفتند.

 10:03س: 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

 ج: قطعا تطبیق است. نزول تطبیقی است. 

 س: جبرئیل در این مورد تطبیق شده 

 ج: وحی است، جبرئیل هم نیست، وحی است. تطبیق است، نزول تطبیقی است، نزول تأسیسی نیست. 

 س: تنزیلی نیست

 ج: نزول هست، اما تأسیسی نیست.

به هر حال این به ذهن انسان می نزولغرض  های تأویلی  آید. یعنی به اصطلاح ایشان بخواهیم حالا مثلا یک نوع تأویلی است بیشتر، 

یم راجع به قرآن بحث تأویل مطرح هست. تفصیل مطرح نیست. کلمه تفسیر در قرآن کلا یک بار آن هم است.   و لا یعلم، چون در قرآن کر

تأویله، یوم یأتی تأویله؛ شا یم. و لا یعلم  یم. خود تأویل را در قرآن ندار ید مثلا به حسب تفسیر که ربطی به تفسیر قرآن ندارد. اما تأویل دار

تأویلی باشد. نزول تأویلی باشد. در حقیقت یک نوع تأویل آیه مبارکه به عنوان   تأویل حالا بخواهیم به تعبیر ایشان تعبیر قرآنی کنیم، به تعبیر 

 است. و یا تطبیق آیه مبارکه.

 کنیم.کنیم، روی آن ظاهر قضیه فعلا مشی میهایی که یکی دو روزه میما فعلا در این صحبتبه هر حال حالا این بحثی است که فعلا 

ادعا می با یک بحث عرض شد که مجموعه شواهدی که  ادعا شده، چون واقعا عرض کردیم ما در آن اوایل لغت  کنند در لغت عرب، 

هستیم. سرش هم واضح است؛  یبا سالهای مشکلات جدی روبرو  تقر است، زمان  140ـ  130چون تدوین لغت  است. خیلی متأخر 

 تدوینی که به ما رسیده. و لذا باید با مجموعه شواهد درستش بکنیم.متأخری است. آن که به ما رسیده است. 

این جهت بود که فکر ها که تذکیه یعنی ذبح. فکر میعرض کردیم نقل شده حتی از لغوی کنم این معنا درست نباشد. این به خاطر بیشتر 

شود. و مرادشان هم از ذبح، چون این حدیث خیلی معروف بوده، حالا با مثلا مجموعه شواهد کردند بر اثر ذبح گوشت حیوان پاک میمی

کند. کل، دهد، مثل نهر جاری میم کل ما انهر الدم، آنچه که خون را سیلان میر الدهو اینکه حالا تقیید بخورد به سنت پیغمبر)ص(، ما ان

تواند جاری بکند. بعید نیست اینها در ذهنیتشان بوده که با ذبح، با این ترتیب معین، از حلقوم که ادواج اربعه  ما انهر الدم؛ آن که خون را می

یده می یع میبه اصطلاح، بر آید بیرون؛ یعنی اگر خون بتیعه هم بیاید بیرون، یا نیاید بیرون، شود، خون آنچه که در وجود حیوان هست سر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

انصافا خون این خصلت را دارد دیگر. خون ماده حیات است، اما اگر کند، قابل مصرف نمیکند، پلید میآن حیوان را آلوده می کند. و 

 کند.کند. تلف ایجاد میشود و سیاه میجایی بایستد، سیاه می

به اصطلاح تذکیه یعنی ذبح، نه به خاطر این که به این معناست؛ چون با ذبح آن طهارت حاصل می شود.  به هر حال شاید این که گفته 

اتمام که عرض کردیم قرطبی می و  این است. این هم معنایش واضح است؛ یا به معنای تمام که اکمال  به معنای تمام  گوید اصل کار هم 

یع هم تمام میکند، حیوان تمام میمی شود. و آن که گفته به معنای ماند و پاک میکند، دیگر حیوان حیاتی برایش نمیکند، مخصوصا که سر

یم که دقیقا در  خوشبرو ظاهرا مرادش، یعنی خوشبو کردن. و لذا بعد هم شواهدی را که ما مراجعه می بر فرض ندار کنیم، عرض کردم ما 

نیست در قرآن، با شواهد نمی این آیه، چون یک مورد واحد بیشتر  الله)ص( یا در زمان حداقل نزول  پیدا بکنیم. اما زمان رسول  توانیم 

یخته بشود، انصافش وقتی که در تأمل در مجموعه شواهد می کثافت بوده، این خون ر شود، همان طهارت و پاک کردن که مثلا خون منشأ 

یخته بشود بیرون، حیوان پاک می یع ر  شود. سر

یم حالا به مشهور فقهاء نازل به حلیت اکل است و حرمت  یم است. حرمت علیکم المیته؛ و تحر و چون صدر آیه مبارکه راجع به تحر

یم است و حلیت. چون اول   یم در اینجا بعید نیست این طور بگوییم که این آیه مبارکه ناظر به یک شرط اساسی تحر اکل است. این تحر

یم بعد الا که حلیت.  او ما احل لغیر  تحر الله  ینه صدر آیه و لا ما احل به لغیر  و آن پاک شدن گوشت، الا ما ذکیتم؛ بلکه بعید نیست به قر

الله به، بعید نیست که این ما احل هم یک نوع تأثیر در همان طه یم، این به جابجا شده است. و ما احل لغیر  ارت الله به، چون دو تا آیه دار

برای شما حرام است مگر اینکه پاکش بکنید. آن وقت آن گوشتی که احل لغیر الله است، اسم بت رویش گذاشته داشته باشد. یعنی گوشت 

زند، این دیگر راهی ندارد. ما احل لغیر الله. آن گوشت حیوانی که دارد دست و پا میشود.  شده، آن به لحاظ معنوی نجس است، پاک نمی

یدن پاک بکنید. خیلی به نظر من معنای قشنگی هم هست که تذکیه در حقیقت به معنای طهور باشد.  آن را شما با سر بر

ای را خوب دقت بکنید، این که تذکیه در اصل به معنای تطهیر باشد و فرض کنید این تطهیر اساسا از مستفاد آیه مبارکه آن وقت یک نکته

یده شود، یکی هم اینکه اسم خدا و اسم غیر خدا برده نشود. و کلوا  بیاید بیرون و سرش بر دو نکته دارد؛ یکی اینکه خون حیوان به سرعت 

اینکه اسم خدا بر آن برده شود. این هیچ منافات ندارد که بعد در بقیه روایات حدود  پاک شدن معنویمما ذکر اسم الله علیه؛   اش هم به 

دیگری بیاید. این یک امر عرفی است. ما در بحث صحیح و اعم هم این را توضیح دادیم. شما نگاه بکنید مثلا آبگوشت. آبگوشت خب  

گفتند  اش گوشت و آب است. اگر گوشت نداشته باشد که آبگوشت نیست. اصطلاح قدیم میاین دو رکن اساسییک غذای معینی است.  



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

گویند. گوشت و پیاز داغ باشد  گویند غذایی که در آن از روغن و پیاز داغ استفاده بشود اشکنه میها اصطلاحا میاشکنه. به قول قدیمی

 مثلا آبگوشت. 

گویم. اما اینکه حالا فرض کنید در این نخود لوبیا گویند. من باب مثال میبه هر حال مثلا یا آب نداشته باشد، فرض کنید خورش می

به معنی آبگوشت به باشد، نخود تنها باشد، لوبیا باشد، سیب زمینی باشد، چیزهای دیگر باشد، این اعتبار اینها  در این که اصل آن لغت 

به قبله باشد، ذابح  حال خودش محفوظ است، عوض نمی باید آن آلت حدید باشد، آهن باشد، رو  اگر گفتیم  کند. ما خیال نکنیم مثلا 

کند، عنوان به حال خودش محفوظ است. یعنی این عنوان، مثلا عرض کردم این تذکیه کند؛ نمیمسلم باشد، عنوان طهارت را عوض می

کند اگر از یهود گرفته باشد. اما اگر نه بگوییم  اش میای که امروز عرض کردم که از یهود گرفته باشد. خب این را احتمالا اصطلاحیآن شبهه

اش، آنها اعتقادشان این بود که گوشت اگر به این صورت خاخام ببرد، پاک است و الا پاک نیست.  از مجموعه شواهد حتی اصطلاح یهودی

آیات دیگر، این در می این آیه و  تا آیه فعلا. آنهای دیگر را از سنت در میآن وقت از آیه از  تا در آید، این دو  یم. از آیه مبارکه این دو  آور

نام خدا برده بشود. آن به لحاظ پاکی معنویمی خدا بر آن برده نشود و  نام غیر  بیاید. این به لحاظ پاکی  آید؛ یک،  خون از او  اش. دو، 

 ظاهری. 

و عرض کردم انصافا وقتی که ما مجموعه شواهد خیلی فراوان است، دیگر من دیدم اگر بخواهیم وارد این بحث بشویم دیگر از بحث  

کشد. خیلی هم فعلا فایده ندارد. باید برویم توی بحث ذبح، و شواهد بر این مطلب یعنی این  اساسی خودمان عقب افتادیم و طول می

 ور نیست که مثلا یکی باشد و بله. ط

در این بحثی که الان آن دفعه از آن کتاب دیگر بنا بود بخوانیم، چون در این جلد یک نیل الاوطار؛ نیل الاوطار اصل کتابش مال   مثلا 

من احادیث سید المختار. این نیل الاوطار به هر حال شرح کتاب مال به اصطلاح شوکانی است.    18:44یکی از علمای اهل سنت است.  

یدی ایشان در یمن بوده  یدی نمیو قاضی القضات صنعا بوده؛ لکن خود ز یبا ز یدی که به یک طرف دیگر. و اما ها او را تقر دانند یا حالا ز

یدی به این معنا نمی  دانند با اینکه قاضی آنجا بوده است.ز

یبا متن  به هر حال ایشان عده  ای از کتب دارد. مرد ملایی است انصافا. مجموعه کارهایش یک تفسیر دارد، این نیل الاوطار دارد. این تقر

فقه به مثل کتاب های روایی ماکتاب یک فقهی روایی است. نه مثل  و  های ما. نه خود حدیث را آورده؛ در هر باب خود حدیث را آورده 

 حدیث اکتفا کرده است.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

همان روایت معروف مگس را آورده که اگر   مثلا عنوان بابش، انما لا نفس له سائل لم ینجس بالموت؛ ببینید نجاست و طهارت. مثل 

باب فی ان الادمی المسلم لا ینجس بالموت و لا شعره؛ اصلا مسلمان  کند. این را به این مناسبت. مگس توی آب افتاد، این نجس نمی

لا میتا؛ دقت بکنید. المسلم لا شود. پاک مینجس نمی المسلم لا ینجس حیا و  ماند. آن وقت روایت این طور است؛ قال لابن عباس 

و بدن او بعد از غسل میت، پاک می شود. بدنش پاک است آدم دست بزند بدنش نجس  ینجس؛ یعنی اگر مسلمان میتی هم بود، موی او 

از آن هم نیست. و بعدش هم روایات دیگر حالا غیر از این، روایاتی که تعبیر به، البته معظم روایاتش تعبیر به احکام است بیشتر.  لکن غیر 

 دارد.

بعد در مورد به اصطلاح باب دیگری که دارد، عرض کردم این روایت معروف است بین آنها. البته ما قبول بود.    68آن وقت این در باب  

یم. حالا من فقط به مقداری که مربوط به ما نحن فیه است می باب ما جاء فی تطهیر الدباغ؛ که دباغی خودش پاک    73خوانم. صفحه  ندار

کند. تصدق علی مولاة لمیمون شاة فماتت؛ ببینید، فماتت یعنی میته شد. فمر بها رسول الله)ص( فقال الا اخذتم، بله، اهابها فذبحتموه  می

ید، اصطلاحا می شود به جلد حیوان بعد از مردنش. فذبحتموه  گویید اهاب به پوست حیوان گفته میفانتفعتم به؛ ببینید، آن پوستش را بگیر

دباغ بکنید پاک میببینید، فانتفعتم به، دباغش بکنید، دباغی شود. این نکته این  اش بکنید، انتفاع؛ این یک چیزی در اینجا مثلا، یعنی اگر 

 است. کأنما انتفاع در پاکی است.

بر پاکی است. پاکی اش به این است که به لحاظ معنوی اسم خدا بر آن برده شده باشد. اصطلاح ظاهری  در آیه مبارکه هم حلیت اکل 

اینجا تعبیر به تطهیر ندارد.  اما انتفاع،  ببینید ان داجن، باز به متن  هم خونش کامل جاری شده باشد. قالوا انها میتة، فقال انما حرم اکله؛ 

دیگری، ان داجن، داجن در لغت عرب عرض کردم حیوانی که در خانه اهلی است. مثل گوسفندی، گاوی، مثلا الاغی، اینها را اصطلاحا  

 گویند به اصطلاح.گویند. حتی مثلا همین مرغ و خروس. آن چیزهایی که اهلی نیستند آنها را خب صید میداجن می

شود، مثلا این جور حیواناتی که  شود، الاغ میشود، گاو میان داجنا لمیمونة ماتت، داجن شامل اسم جنس است. شامل گوسفند می

باهابها؛ چرا از این پوستش استفاده نمی این  اهلی هستند به اصطلاح. فقال رسول الله)ص( الا انتفعتم  کنید؟ بله دقت کنید. الا دبغتموه، 

است دیگر،  را دباغی می یدن نیست. چون معلوم است که میته  کردید، فانه ذکاته، تعبیر به ذکات شده است. که قطعا در اینجا مراد سر بر

یدن معنا ندارد.  ماتت، دیگر جای سر بر



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

یم، ایشان چون یک مقدار کتب لغت را خوانده؛ چون کتب لغت بر می دار ـ   130گردد نهایتش به سال  عرض کردم ما یک راهی که 

شود، شود دیگر. یعنی کأنما این طور است؛ پاک میفهمیم یعنی پاک میتواند الان خیلی کاربرد داشته باشد. فانه ذکاته، می؛ این نمی120

خواست آن جناب قرطبی آن حدیث امام باقر)ع( ذکاة الارض، این  چون پاک شد، انتفاع بکنید. ظاهرش این است. اصلا ذکات این نمی

گوید و هذا تنبیه علی ان الدباغ انما یعمل ماتعمل فیه الذکاة، این ذکاة را به معنای بعد ایشان میتر است. فانه ذکاة، بله. به نظر من روشن

ابی داود و  و  یدن گرفته است. تعجب است تفسیر خودشان. بعد باز المیمونه عند مالک  به معنای سر بر این دومی را  یدن گرفته،  سر بر

الدارقطنی؛ دار قطنی منطقه ای در بغداد بوده است. بلفظ؛ دقت کنید این لفظ را. مر برسول الله)ص( رجال یجرون  النسائی و ابن حبان و 

الحمار، حالا نمیشاة لهم، یک گوسفندی را روی زمین می دانم مراد گوسفند بزرگ بوده، هیکل گوسفند خیلی درشت بوده کشیدند. مثل 

 فهمم این مثل الحماء این تمثیلش در جر است یا در شاة است. ای که بکشند. حالا نمیمثل الاغ؛ یا مثل الاغ مرده 

 ها مثلس: شاید هم در آن آدم

 ها مثل الاغ بودند؟ج: آدم

کشید؟ از پوستش استفاده کنید. جلدش، پوست نه به فقال علیه السلام خوب دقت کنید، لو اخذتم اهابها؛ چرا اینجور روی زمین می

یح است.  یتطهرها،  معنای... فقالوا انها میتة؛ گفتند که میته است. فقال یطهرها الماء و القرظ، خیلی عجیب است. این دیگر خیلی صر

ای  شود آن نکته اساسی، ذکات بود در وقت آن دماء، ذکات بود، تطهیر بود، دقت کردید؟ فانه ذکاته. لذا من عرض کردم یک نکتهمعلوم می

ای در آن لحاظ شده، مجموعه استعمالات که خیلی مهم است اگر بخواهیم یک معنای لغوی را ببینیم من حیث مجموع در روایات چه نکته

و شود. کنم آن آقا مثلا فقط به روایت، به نظر من این خیلی شاهد واضحی است که ذکات یعنی پاک میکنیم. حالا تعجب میرا نگاه می

شود، نه هر حیوانی. ولکن به هر حال پاک که شد انتفاع این طور کانه خوب دقت بکنید، اگر حیوان پاک شد، در مواردی گوشتش خورده می

 کند مراد این است.شود. فهم عرفی این است الان. نیست این طور؟ آدم احساس میمی

خواهم این را بگویم که  آن وقت چون پاکی یک معنوی بود، یک ظاهری بود، ذهن چون تذکیه یک اصطلاحی خاصی است. من می

عبارت ایشان را خواندن از مرحوم آقای بروجردی که ارجاع به عرف. فقط ایشان تحلیل نکردند کیفیت ارجاع به عرف را. این ارجاع به عرف 

اخت الطاء.   روشن شد. چون در ذهنیت آنها تذکیه به معنای پاکی بود. البته آب که مشخص است. و القرظ؛ قرظ با قاف و راء و ظاء یعنی

گویند. یک نوع درخت است؛ یعنی بوته نیست، خاری است که برگ هم دارد. قاعدتا خار برگ  قرظ ما در فارسی به اصطلاح مغیلان می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

شود. حالت درختچه است به اصطلاح. حد خار متعارف نیست. در اصطلاح خار مغیلان مخفف کلمه ام غیلان است؛  ندارد. بزرگ هم می

ای  اش به اصطلاح میوه گوییم. این میوه شود. ام غیلان را ما در فارسی مغیلان میها از آن استفاده میها. ام غیلان، یعنی غولیعنی مادر غول

 بردند. نوع خاری بوده در بیابان.است که برای دباغی به کار می

 بردند. اش برای دباغی به کار مییطهرها الماء و القرظ، قرظ با فتحتین، اسم ام غیلان است که از میوه 

 شود؟س: و یطهرها الماء یعنی اگر جلد میته را بشویند پاک می

و آلودگی، یعنی معلوم میج: بله دیگر قاعده  ها برود. در حیوان مادام که شود ذکات یعنی این آلودگیشان. چون خونی که مثلا کثیف 

یرش کمی  رود، آلودگی ایجاد میخون هست، تند نمی ید توی یخچال ز کند. راست هم هست. شما الان یک تکه گوشت را بشویید بگذار

گندد.  کند، گوشت نمیزدند چون نمک خشک میخورد. الان هم در قدیم هم همینطور است، نمک میآب جمع بشود، کمی خونی، بو می

یزر مثلا منجمد میو کذلک الان مثلا می  شود. گذارند توی فر

ایشان گفته باز در روایت دیگری که ایشان حالا، من ایشان بحثبله،   های طولانی کرده راجع به سندش و اینها؛ من راجع به سند، البته 

تشبیه است. جعل التطهیر بمنزلة الزکاة فی احلال الشاة و هو تشبیه، نه این تشبیه نیست. این یک مفهوم عرفی بوده که زکات یعنی پاکی.  این  

شود. ما احل لغیر شود اصلا پاک نمیاسم غیر خدا برده بشود؛ این معلوم میزکات پاک شدن. این پاک شدن زکات توی این آیه مبارکه 

یم.شود این. هیچ راهی برای پاکیالله به دیگر توش ندارد الا ما ذکیتم. اگر اسم بت بر آن برده شد دیگر پاک نمی  اش ندار

  29:11س: 

 دانم، زکات هم هست دیگر.ج: می

 س: با دال ذال 

 ج: نیامده، همین یک مورد است.

 س: دال ذال هم به معنای پاک بودن است.

ای گفتند اصلش به معنای اکمال است. بعضی گفتند نه، خوشبویی است. بعضی گفتند به معنای ذبح است اصلا.  ج: عرض کردم عده 

 خواندیم چهار تا احتمال دادیم خواندیم از کتب.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

بقیه شواهد می با مراجعه  این چهار تا احتمال باشد  کردم بر فرض  حس نمیمن عرض  ان تذکیه توانیم مثلا  کنیم توی روایات ما الا 

اش. باز البته من همه روایات  تمامش بکنیم. تمام، اکمالش بکنیم. خوشبویش بکنیم. احساس انسان این است که پاکش بکنیم با مجموعه

خوانم. در کلام ایشان یک توضیحاتی دارد  ؛ یعنی همه کلام ایشان، روایات را خواندیم. بقیه روایات را هم نمی73را نخواندم. این صفحه  

 شویم.که این حدیث صحیح است، فلان، صححه فلان، ضعفه، دیگر وارد بحثش نمی

به صیغه فاعل است. الان اگر اشتباه نکرده باشم. بلفظ ببینید دباغ   باز روایت دیگر از سلمة بن المحبق؛ به نظرم الان توی ذهنم محبق 

شود این کلمه زکات قبلا در سنن رسول الله)ص(  الادیم ذکاته؛ دباغ، ادیم یعنی پوست. دباغ الادیم ذکاته. من حرفم این است که معلوم می

به معنای پاکی بود، چیزی شده است. دقت میبه کار برده می کنید؟ در قرآن اگر فرض کنید در سال دهم وارد شده یک بار وارد شده. و اگر 

پاکی عوض نمی باز معنای  شود. میخواهم این را بگویم. خوب دقت کنید. این مثل آبگوشت است. توش سیب زمینی که اضافه بشود 

یزند، نخود لوبیا بگذارند یا نه آن عنوان آبگوشت را عوض نمی باید آهن  بر کند. این یک نوع فهم لغت است. هنوز هم پاکی است. گفتند 

 کند. باشد، باید رو به قبله باشد، باید مسلمان باشد، هر چه بیاورند، آن عنوان پاک بودن را عوض نمی

دانم این نتیجه روشن شد؛ و آن گوییم؛ یک چیزی که اساسا دخیل در پاکی است، حالا بعد از اینها نمیآن وقت در نتیجه این جور می

این اصلا پاک نمییکی جهت معنوی الله،  اش است. رفتن خون به سرعت؛ خون  شود. یکی هم جهات ظاهریاش است که ما احل لغیر 

از قرآن در میتند از آن برود. این دو تا پاکش می آید. برای پاکی  کنید؟ این مجموعه پاکی که از قرآن در میآید. دقت میکند. این آنچه که 

دیم  حیوان، ذکر اسم الله و ... و لذا دباغ الادیم ذکاته، اینجا به معنی تمامش نیست. به معنای خوشبو نیست، به معنای ذبح نیست. دباغ الا 

شود. ولو گوشتش ببینید، گوشت پاک اش است. اگر دباغ کردید پاک میاین به معنای چیست؟ به معنای پاکیذکاته به معنای ذبح نیست.  

نیست، یحرم اکله. لذا آنجا دقت بکنید، قال یا رسول الله)ص( انها میتة، قال، درست است گوشت است، انما حرم اکلها؛ دقت میکنید؟ 

یم،   این روایاتی که ما دار القرظ؛ دقت بکنید. این مجموعه  ابن  ایضا عن حالا دباغ الادیم ذکاته. باز در و فی الباب یا دارد یطهرها الماء و 

بلفظ، دباغ کل اهاب  عباس عند دار قطنی   ید بن اسلم عن ابی وعله، عنه عن ابن عباس است. ببینید  یق فلیح عن ز ابن شاهین من طر و 

اهاب    طهوره، خیلی دیگر واضح است. آنجا ذکاته بود، دباغ کل اهاب، اهاب پوست حیوان وقتی که به اصطلاح روی بدنش است. این را

یح است شود. مثلا روی پوست بخوابند مثلا. آن را ادیم میگویند. ادیم وقتی که جدا میمی گویند. دباغ کل اهاب طهوره؛ این خیل صر

یق دیگر در کتاب مسلم، دباغه ط هوره؛  دیگر. پس ذکاته بود، طهوره بود، این معنایش این است که در ارتکاز آنها این بوده. باز دارد که باز طر

بعد دارد الا استمعتم،  مان پوست حیوان است.  باز دارد در یک روایت دیگر عن ابن عباس، ذکاة کل مسک دباغه؛ مسک در اینجا به معنای ه



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

باهابها؛ چرا از اهابش استفاده نمی روی بدن حیوان است اهاب  ببینید الا استمعتم  کنید. اهاب وقتی است که هنوز پوست کنده نشده، 

ای  مثلا یک سفره گفتند ادیم.  گوییم چرم. آنها میگوییم چرم، وقتی کنده شد اصطلاحا میگویند. وقتی کنده شد همین چرم، ما الان میمی

 از ادیم، یعنی از چرم.

فهمیم که هدف این بوده، پاک بشود انتفاع برش بار بشود. پاک بشود خورده  ببینید الا استمعتم باهابها، فان دباغ الادیم طهوره؛ از این می

ید و فروش میمی اش را نخوانیم. چند تا روایت گفتیم امروز برای  شود. خوب دقت بکنید. الی آخر دیگر حالا من همهشود. پاک بشود خر

 تبرک.

چون این روایت که بعید است که بگوییم تمام این روایات  دهد که دیگر در روایات اهل بیت)ع( که الی ما شاء الله. این شاهد نشان می

آید که اصولا لفظ زکات قبلا در مثلا بعد از حجة الوداع نازل شده. بعد هم قصه میمونه و شاة و مدینه و اصلا ربطی به... و لذا به ذهن می

 گویم؟سنن پیغمبر)ص( به کار برده شده باشد. روشن شد چه می

اینکه دباغ به   یم؛ اما این در کلمات پیغمبر)ص( به کار برده شده. عنوان  یم. تأمل شد؟ در آیات ندار درست است قبلا در آیات ندار

دانم شاهد روشن شد؟ این در حقیقت آن عبارتی که آقای بروجردی در دو  منزله طهور است. پس از این مجموعه ما این طور الان این نمی

یخی به نظر خودمان محکم کردیم. این لفظ قبل از نزول آیه در روایات خود رسول الله)ص( هست.   سه سطر فرمودند، ما این را با شواهد تار

با شواهد  روایات طهور و اینها، مراد از زکات پاکی بوده؛ نه خوشبویی نه کمال. نگفت دباغ الادیم تمامه مثلا. اکماله. عرض کردیم یک و 

دارای معانی متعدد است، آن وقت اگر بخواهیم بگوییم در روایات   راهی است خوب دقت بکنید، که اگر یک لفظی را ادعا بکنند در لغت 

از نزول آیه ام آمده، ما با مجموعه استعمالات را پهلوی هم قرار مییا اصطلاحات شرعی به کد این استعمالات که قبل  دهیم. از مجموعه 

در این آیه دو تا مطهر هست؛ یکی معنوی، است که خواندیم الان، معلوم می شود که مراد از تذکیه، تطهیرش است، پاک کردنش است. و 

الله به، نجس است، خورده نمی کلوا من ما لم یذکر اسم الله علیه؛ شود.  ما احل لغیر  ینه آیه دیگر فکلوا مما ذکر اسم الله علیه؛ و لا تأ به قر

 فهمیم یک طهارت.و ما احل لغیر الله به؛ از اینها می

پس تذکیه به معنای طهارت است دیگر، مشکل ندارد. و بگوییم همین هم متعارف؛ اصلا این استعمال عربی بوده. اینکه پیغمبر)ص(  

 فرمودند دباغ الادیم طهوره، این استعمال عربی بوده.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

کند. خوب دقت بکنید. بحث؛ آیا امام)ع(  ای از روایات ما که معتبر هم هست امام)ع( انکار این کلام را نمیو عرض کردیم در عده 

کنند که پیغمبر)ص( اجمالا این  آید که امام)ع( انکار نمیای از روایات ما در میفرمودند این دباغ الادیم طهوره باطل است زکاته؛ از عده 

این چون  کردید، از پوستش استفاده میفرمایند چرا گذاشتید بمیرد، این را ذبح میکلام را... فقط روایات ما دارد که امام)ع( می کردید. و 

یم که مثل حماء، لکن این روایت که این طور است. اما در روایت ما دارد   خیلی شاة محذوری بود، یعنی گوسفند خیلی لاغری، روایت دار

به قول خودشان استخوان است دیگر چیزی نداشته گوشت نداشته. پیغمبر)ص( فرمود   که یک گوسفند مثلا ضعیفی بوده فوق العاده که 

یدید از پوستش استفاده میچرا نکشتید، خب سرش را میخب   کردید. بر

شود که اصطلاحا این مطلب اجمالا در کلام پیغمبر)ص( به کار برده شده است. چون روایات اهل بیت)ع( هم پس این موید این می

نبوده. این میته یعنی  موید این است. فقط کلام اهل بیت)ع( این است که آن پوست، میته بوده، در بعضی از روایات دارد که اصلا آن میته 

کردند. در بعضی روایات دارد که نه، پیغمبر)ص( فرمودند چرا از پوستش استفاده نکردید؟ یعنی چرا  مرده، کشته بودند انداخته بودند، ذبح  

 آن را ذبح نکردید که از پوستش استفاده بکنید. 

از مجموعه آیات   به نظر من با مجموعه شواهدی که الان تا اینجا از حدیث و از خود آیه مبارکه، تذکیه اساسا به معنای طهارت است. و 

یم از فرائض و سنن. از مجموعه شواهد این طور در میچون ما عرض کردیم یک مجموعهکتاب،  یضه و ای دار یم که آن که به عنوان فر آور

شود، یکی جانب معنوی است که ذکر اسم الله است. یکی جانب ظاهری است اساس و عمود فقری به اصطلاح برای تذکیه حساب می

یدن و خون رفتن؛ اوداج اربعه. بعد پیغمبر)ص( فرض کنید از مجموعه سنن، حالا در بعضی از روایات اهل سنت دارد که این   که سر بر

استحباب. اینکه چاقو باشد و چاقو هم تیز   پیغمبر)ص( فرمودند احسنوا. کار خوب است، این کار خوب است. یعنی حملش کردند بر

 باشد.

به قبله باشد، مسلمان باشد. دقت کردید؟ باز این تصرفات  حالا در روایات اهل بیت)ع( حمل شده بر سنن النبی.   که حدید باشد، رو 

کند. و خیلی هم روشن شد به نظر ما. اگر بنابر این اگر شک کردیم برگردیم به همین بحث اصالت لفظ تذکیه را از عنوان خودش جدا نمی

عدم تذکیه خودمان. این هم چون مرحوم آقای نراقی فرموده بودند که ما اگر فرعی اوداج بشود، و بعضی از شرایط هم از روایت در آوردیم، 

است؛ می توانیم اصالة البرائه جاری بکنیم. مشکل ندارد، اجرای اصالة البرائه، بگوییم این در  اگر شک کردیم فلان شرط دیگر هم معتبر 

نیست. بلکه می این معنایی را که آقای  توانیم بگوییم به یک معنایی که حالا شاید بعد، دیگر امروز شد فردا عرض میتذکیه معتبر  کنم. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

خواهند بگویند. آقای نراقی هم در آخر گفته؛ این معنا را ما الان با راه خودمان اثبات کردیم. و آن که تذکیه به معنای تطهیر بروجردی هم می

تا از شواهد تطهیر در قرآن آمده. سه ت به معنای تطهیر. در آیه مبارکه به همین معنا. دو  ای  بوده؛ در روایات پیغمبر)ص( به کار برده شده 

اگر یک شرط چهارمی، شرط پنجمی، شک بکنیم، مانعی از رجوع به اصالة البرائه دیگرش در م جموعه روایات اهل بیت آمده. خب طبعا 

به منزله اساس است، در فرائض مینیست. چرا؟ چون اصلا اصولا عرض کردیم   یعت مقدسه بوده؛ آن که  آید. آن که به یک ترتیبی در شر

تکمیل است، در سنن می تزیین و  این  آن چهاردیواری که انسان توی آن چهاردیواری وارد بشود، فرض کنید یک خانهآید. منزله  ای مثل 

یبا باشد، چراغ   این چهاردیواری ز و حیوانات حفظ بکند چهاردیواری است. اما این که  از گزند حشرات  باران و  چهاردیواری سقفی که 

 داشته باشد، به اصطلاح گچ کاری شده باشد، اینها مراحل بعد قصه است. 

این جور قرار داده. یک چیزهایی را به عنوان اصل  روی جهاتی که خداوند متعال اعلم است،  یعت مقدسه  لذا بعید هم نیست که شر

یعت، و در آن سنن اختلاف مسلمین است. و عرض کردیم آن چه هم که در ذهن صحابه بوده از اول، وقتی می آمدند سنن را با قیاس، شر

 سنن، آن که با قیاس و رأی و اینها بود، آن سنن رسول الله)ص( بود نه خود فرائض.

این جور میآمد میمثلا می فهمم که با حدید بودن خوب است، با آهن خوب است. چون پیغمبر)ص( فرمودند  گفت من از این سنت 

ید. او میاحسنوا. این برای احسان است، برای خوب زود سر می گفت نه چون پیغمبر)ص( همیشه با آهن، پس این سنت رسول الله)ص(  بر

 است. دقت بکنید. 

این طور آمده؛ ان السنه اذا قیست محق الدین؛ شما سنن را هم با قیاس یعنی مجال   و لذا عرض کردیم کرارا در روایات مشهور شیعه 

 قیاس آن سنن بوده.

یم با سنت. که حالا حدید باشد، رو به  یم در کتاب که به قول آن آقا ذبح باشد یا انهار دم باشد. یک تطهیر هم دار پس ما یک تطهیر دار

این حالا خوب دقت بکنید، این مقدار که بیاید، پاک میقبله باشد، دقت می ذابح المسلم. و طبعا  آن وقت این  کند حیوان را.  فرمایید؟ من 

یم که عرض کردیم هر دو در شبهات مطلبی که آقای بروجردی فرمودند در می آید. دو تا مسئله اساسی که در اینجا ما الان در آن بحث دار

باید قابلیت تذکیه داشته باشد یا نه؟ می نیست، برای پاک شدن معلوم حکمیه، خوب دقت بکنید. یک، آیا آن حیوان  نه، معلوم  گوییم 

خنزیر. گرگ باشد، شیر باشد، هر حیوانی باشد. مگر حیواناتی که نفس سائله  و  به استثنای سگ  نیست. گرگ باشد، سگ باشد، سگ 

 ندارند مثل ماهی. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 08/09/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               30 جلسه:

       ........................................................................ 

 س: محل بوده 

اگر شک بکنیم می توانیم اصالة البرائه جاری بکنیم. چرا؟ چون تطهیر معلوم شد یک اساس دارد در کتاب؛ یک  ج: قابلیت محل هم 

باید روز هم باشد، شب نمی شود، من باب مثال. اگر شک کردیم  اساس دارد یک نکاتی در سنت دارد. این مطلب که مثلا فرض کنید مثلا 

شود. اگر شک کردیم به اینکه قابلیت محل هم شرط است؛ پس بگوییم هر حیوانی غیر قابل تذکیه است الا ما دلت اصالة البرائه جاری می

در قابلیت کردیم؛ چرا؟ چون اینها آنچه که در   این هم خلاف قاعده است. آقای بروجردی این مطلب را نوشتند که اگر شک  دلیل علیه؛ 

این جور چیزها  دانستیم. خوب دقت بکنید.  می  ذهن ما بود، تذکیه را موثر در حلیت اکل خب مثل حیواناتی که حلال نیستند، مثل موش و 

تمام اینها   این ذهنیت منشأ شده. من  دارد؟ لذا  اثر  نیستند، تذکیه چه  یبمان با آقای بروجردی فرق  که حلال  بحثمان، چون مقداری تقر

 کند.می

بار می شود. انتفاع بر او این ذهنیت منشأ شد که بگویند اصالت عدم تذکیه. اما اگر ما تذکیه را به معنای طهارت گرفتیم که حلیت بر او 

یب دیگری دارند آقا ضیاء. هر حیوانی  شود. بگوییم اگر تذکیه شد، هر حیوانی، البته آقا ضیاء هم همین حرف را میبار می زند، اما خب تقر

کل حیوان به استثنای آن که لا نفس له؛ اگر آن، به قول ایشان در شبهات حکمیه و موضوعیه بعد ورود فعل مذکی حکم به طهارتش بکنیم.  

هر حیوانی، پاک نی که شارع اجازه اکل داده است.  این تعبیر آقا ضیاء ناظر به این است. هر حیوانی، اما اینکه حالا اکل، آن باید موارد معی

 شود اما اکل لازم نیست با پاکی باشد.می

 44:23س: 

 ج: دیگر وقت خیلی گذشت. وقت تمام شد. تکمیل کلام هم برای فردا انشاء الله تعالی. 

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


